Mort médicalement administrée : les pays chrétiens concernés
Medically administered death: Christian countries concerned

Pradines Bernard, praticien hospitalier honoraire au Centre Hospitalier d’Albi 81013 Albi
Cedex

bpradines@aol.com

Conflit d’intéréts : aucun.

Résumé en francais

L’essor rapide et inédit de lois 1égalisant I’aide médicale a mourir (AMM) dans les pays
occidentaux d’héritage chrétien est sans précédent. Ces 1égislations, qui incluent le suicide
médicalement assisté (SMA) et I’euthanasie, se développent dans des sociétés marquées par
une médecine performante mais souvent défaillante dans I’accompagnement de la fin de vie.
Le suicide n’est pas un phénomeéne nouveau, mais sa légalisation médicale traduit une
transformation culturelle inédite.

Plusieurs paradoxes se font jour : religieux (ces pays historiquement chrétiens choisissent la
voie de ’AMM alors que les Eglises y sont réticentes ou s’y opposent), politique (plutdt
soutenue par la gauche alors que les plus défavorisés pourront voir ici une occasion
d’échapper a leur condition) et psychologique (ambivalence des familles, pas seulement des
patients). La tendance mondiale, portée par I’individualisme et la quéte de maitrise du temps,
interroge la capacité des sociétés a maintenir le tabou trimillénaire du respect de la vie.
Saurons-nous développer des soins palliatifs et une solidarité suffisante pour éviter de faire de
la mort programmeée une solution de facilité ?

Mots-clés : euthanasie, suicide médicalement assisté, christianisme, individualisme, respect de
la vie

Résumé en anglais

The rapid and unprecedented rise of laws legalizing medical assistance in dying (MAiD) in
Western countries of Christian heritage is unprecedented. These laws, which include
physician-assisted suicide (PAS) and euthanasia, are developing in societies characterized by
effective medical care that is often lacking in end-of-life support. Suicide is not a new
phenomenon, but its medical legalization reflects an unprecedented cultural transformation.

Several paradoxes are emerging: religious (these historically Christian countries are choosing
MAID while the churches are reluctant or opposed to it), political (supported by the left, while
the most disadvantaged may see it as an opportunity to escape their condition), and
psychological (ambivalence among families, not just patients). This global trend, driven by
individualism and the quest for control over time, calls into question the ability of societies to
maintain the three-thousand-year-old taboo of respect for life. Will we be able to develop
palliative care and sufficient solidarity to avoid making programmed death an easy solution?

Keywords: euthanasia, medically assisted suicide, Christianity, individualism, respect for life


mailto:bpradines@aol.com

Introduction

Une propagation rapide et inédite de lois relatives a la mort programmeée survient dans le
monde, avec recours a la décision et a la participation des soignants. Nos sociétés occidentales
sont pourtant de fondation initiale chrétienne, marquées depuis un demi-siécle par le
développement des soins, en particulier des soins palliatifs.

La question de la fin de vie est souvent posée de maniere univoque, au singulier. Il s’agit
davantage des fins des vies tant les situations sont hétérogenes : mourir a 3 ans ou a 95 ans...
Les ages du déces ne sont qu’un aspect de cette diversité ; les pathologies sont variées et le
recours aux soins palliatifs concerne la moiti¢ de celles et ceux qui les nécessiteraient en
France. Peu d’analogies entre un déces en réanimation avec arrét des traitements actifs et celui
qui suit un cancer invasif ; un autre survient sur la voie publique par accident ou par mort
subite. Ou encore en Soins de Longue Durée au décours d’une longue pathologie
neuroévolutive. La condition d’un patient en unité de soins palliatifs est différente de celle de
I’isolement en milieu rural. Idem pour les possibilités des professionnels qui ont bénéficié ou
non d’une formation adaptée, exercant dans une structure dédiée ou bien en situation solitaire.

Ces lois, récemment apparues dans le monde occidental, dépénalisent et officialisent I’aide
médicale a mourir (AMM), entendue comme 1’acte volontaire du patient (Suicide
Médicalement Assisté - SMA) ou d’un professionnel de santé sur demande du patient
(euthanasie). Ces deux modalités sont désormais proposées dans la plupart des pays
concernes.

Comme ancien professionnel, cette question m’est souvent posée : étes-vous pour ou

contre une nouvelle loi ? Je préfere répondre que je pése les nombreux arguments pour et
contre en envisageant les sommes respectives d’éléments favorables et défavorables. Cela dit,
ma conclusion n’a rien d’original ; elle n’est pas indépendante de la dimension sociétale du
débat actuel, de ma philosophie, de ma citoyenneté et de mon expérience de vie
professionnelle et personnelle.

Cette question peut €tre abordée sous son angle moral. C’est I’approche habituelle. Elle peut
I’étre sous son aspect pragmatique. Moral avec la déontologie et I’éthique ou bien
pragmatique avec I’état des ressources concretes dans ce domaine a un temps t, dans une
situation précise, devant une personne qui est toujours unique. Au pire, cette dernicre
considération peut nous renvoyer a des cas extrémes comme ceux ¢voqués par Adina Blady
Szwajger, pédiatre dans le ghetto de Varsovie, dans son ouvrage de témoignages [1].
Quarante-cing ans apres les faits, elle conte comment elle a épargné des horreurs a des enfants
condamnés par les criminels nazis'. Devant I’évolution de nombreuses 1égislations
occidentales, I’échec a soulager les patients en fin de vie ne peut étre ¢ludé, alors que les
progres de la médecine curative sont souvent appréciés de maniére tres positive. Une
médecine orientée vers la guérison, c’est-a-dire vers le retour de la personne soignée a la
production et a la consommation. Concrétement, il s’agit de pays ou la médecine a progressé
de maniére encore plus tangible que dans d’autres régions du monde ; la déception quant a

' Adina Blady Szwajger administra a des jeunes patients des doses létales de morphine pour éviter des
morts douloureuses et des tortures infligées par les Allemands et les Lituaniens, comme étre abattus
dans des lits d'hdpital ou battus et fusillés dans la rue. Dans la salle des nourrissons, elle administra a
chacun une dose mortelle a la petite cuillere. Référence de 'ouvrage en bas de texte.



I’accompagnement professionnel en fin de vie pourrait étre a la mesure de 1’espoir suscité. Ce
d’autant que 1’acces aux soins non urgents se fait de plus en plus difficile.

Une histoire ancienne

La fin de vie autoprovoquée est loin d’étre nouvelle. Souvent présentée comme un progres
civilisationnel, il serait loisible d’oublier que le suicide plus ou moins volontaire, plus ou
moins accepté par I’individu concerné, ne date pas d’aujourd’hui. Autant dire qu’il a de beaux
jours derriere lui. Dés la Gréce Antique, ses indications étaient connues et reconnues [2]. A
Ceios, I’usage voulait que les plus anciens bussent la cigué afin de laisser a autrui la
nourriture nécessaire. La liste serait longue des modalités ancestrales pour pourvoir a
I’effacement de soi sous d’autres latitudes : forét vierge, cocotier, banquise, etc. Cette

tradition est retrouvée chez les Japonais dans la Ballade de Narayama 2.

Une histoire fulgurante

L’histoire s’est accélérée, certes avec la 1égislation inaugurale helvete tolérant le seul suicide
assisté en 1942, en fait depuis 1997 avec celle de I’Oregon organisant le suicide médicalement
assisté (SMA) [3] prescrit ; le praticien n’est présent au moment de I’acte 1étal que dans 15,7
% des cas en 2024. Suivant cet exemple, ce sont trés rapidement prés de trente Etats qui ont
1égiféré sur une forme ou une autre de mort programmeée dans le monde ; soit au rythme
approximatif moyen d’un Etat par an si 1’on compte séparément les Etats des USA et
d’Australie. Les modalités en sont variables : critéres d’éligibilité, suicide médicalement
décidé et prescrit, éventuellement réalisé en présence d’un professionnel de santé, administré
per os ou par voie veineuse, ou bien euthanasie par injection de substances médicamenteuses
sédatives ou hypnotiques a doses variables suivies d’une drogue mortelle ou d’un cocktail
1étal par voie veineuse ou par injecteur intra-osseux [4]. Le plus souvent, comme aux Pays-
Bas, au Canada ou en Espagne, probablement bient6t en France, la possibilité¢ de 1’euthanasie
est adjointe a celle du SMA.

L’euthanasie seule est pratiquée en Belgique depuis la loi de 2002 et de facto au Québec [4]
depuis celle de 2015. Les termes employé€s pour ces procédés sont variables mais évitent
généralement d’utiliser les qualificatifs historiques. Désormais, euthanasie et SMA sont
regroupés sous 1’acronyme générique d’AMM au Québec et vraisemblablement ainsi en
France a I’avenir. Son équivalent aux USA est la Medical Aid in Dying (MAiD) parfois
qualifiée aussi d’assistance dans le monde anglophone (Medical Assistance in Dying —
MAID) ou encore d’Assisted Dying. Ces expressions, englobantes, aspirent aussi a intégrer le
role traditionnel des soins palliatifs dans I’AMM ; le débat demeure vif autour de la
compatibilité¢ ou non des deux démarches [5]. En tout cas, la tendance générale mondiale est a
I’augmentation du nombre de pays ayant adopté une législation dédiée, du recours a I’AMM
et des actes 1étaux effectués ainsi qu’a I’¢largissement des critéres d’¢ligibilité en vue de cette
mort « hatée »>.

2 Film japonais de Shohei Imamura sorti en 1983, adapté de la nouvelle de Shichird Fukazawa, Palme
d'or au festival de Cannes 1983. Ballade avec deux « L » car il ne s’agit pas d’'une balade !

3 Dans le monde anglosaxon, c’est le mot « hatée » qui est souvent retenu : « hastened death ». Cette
expression recueille 1242 publications dans PubMed le 18 ao(t 2025


https://free-geriatrics.overblog.com/2024/06/l-engouement-pour-la-mort-assistee-27-le-nomos-de-ceios.html
https://fr.wikipedia.org/wiki/Palme_d%27or
https://fr.wikipedia.org/wiki/Palme_d%27or
https://fr.wikipedia.org/wiki/Festival_de_Cannes_1983

Loin des idées recues, les rapports annuels produits par I’Oregon, dont celui de 2024 [6],
affichent les motifs invoqués trés majoritairement par les suicidants médicalement assistés :
ce ne sont pas les arguments habituels d’une souffrance réfractaire en toute fin de vie. Il s’agit
d’abord, pour une large majorité d’entre eux, de défaut d’autonomie, d’acces impossible a une
vie agréable, de perte de dignité, de perte des fonctions corporelles. Le fardeau pour la famille
et les soignants vient ensuite. Sont bizarrement regroupés, pour 34% des suicidants, le
controle incorrect de la douleur et... les craintes a ce propos ! Arrive enfin la difficulté
croissante d’acceés aux médicaments pour 9 % d’entre eux. Les données sur la religion des

« bénéficiaires » de I’AMM et sur une motivation éventuelle a rejoindre une éventuelle vie
éternelle font défaut.

Des pays ayant des points communs

Comme une trainée de poudre, ’exemple s’est répandu dans des pays se réclamant de la
démocratie et du libéralisme économique. Ils posseédent les rapports PIB/habitant parmi les
plus ¢élevés au monde. Bien que n’étant pas les seules contrées a la promouvoir, la compétition
sous toutes ses formes y est encouragée : échelle sociale, économie, concours, sport individuel
et par équipe... Elles se réclament de la Déclaration Universelle des Droits de I’Homme [7] de
1948.

La baisse de la natalité est une autre caractéristique commune de ces pays. Dans au moins 21
Etats, le taux total de fertilité se situe en dessous du taux de remplacement [8]. La pyramide
des ages ayant tendance a s’inverser, une menace sé€rieuse pese sur les systemes de solidarité
entre générations.

Le développement de la médecine fondée sur la preuve s’y traduit par des recommandations
récentes et de plus en plus nombreuses dans tous les domaines de la science médicale. Dans
cette compétence, des agences sont tres actives telles I'U.S. Food and Drug Administration
(FDA) aux Etats-Unis ou la Haute Autorité en Santé (HAS) en France. Mais elles ne suffisent
pas a rassurer 1’usager en exigence de perfection. Il convient alors de contractualiser la
relation médecin-malade par des lois : en France, par exemple la loi Kouchner du 4 mars
2002, la loi Leonetti du 22 avril 2005 et la loi Claeys-Leonetti de 2 février 2016. L’émergence
de I’information sur Internet et la venue de I’Intelligence artificielle accélérent une forme de
vérification du diagnostic et de la prescription par le patient lui-méme. Encore plus manifeste
d’une défiance : I’explosion de médecines dites alternatives, qui sont le plus souvent promues
par des thérapeutes autodésignés.

Si I’acces aux soins y est souvent problématique, y compris pour des médicaments essentiels,
il s’agit aussi de pays ou les soins palliatifs se sont développés de maniére incomparable mais
insuffisante, au point de servir de référence tel que le Royaume-Uni qui ne saurait tarder a
légiférer, le Canada ou la France.

Une vie de plus en plus programmée : un monde empressé

L’occultation de la mort est palpable a 1’échelle d’une a deux générations. Le deuil est
désormais absent sur les habits et sur le domicile. Les pompes funébres d’antan ont laiss¢ la
place au psychologue chargé d’accompagner le « travail de deuil ». L’impératif social
commande la nécessité de surmonter rapidement la difficulté de la perte. Selon le sociologue
et philosophe allemand Hartmut Rosa, théoricien de I’accélération, nos sociétés sont marquées



par I’accroissement récente de nos vitesses de mobilité ainsi que par nos communications
devenues instantanées a 1’échelle mondiale [9]. Le temps, c’est de 1’argent. En corollaire, une
programmation s’impose en regard d’un tel développement afin d’assumer nos vies pressées.

Les familles y sont de plus en plus dispersées géographiquement, émiettées selon le mot de
Michel Billé [10], parfois a des distances incompatibles avec un déplacement inopin¢ ;
assister aux derniers instants imprévisibles de son proche est souvent devenu un défi
professionnel et familial inédit. Tout événement de survenue incertaine dans sa date et dans sa
durée devient une surprise difficile & gérer dans nos agendas surchargés. Si nos proches sont
de plus en plus lointains, notre fin de la vie peut devenir un événement indésirable, une
interférence funeste pour nos activités professionnelles détestant I’imprévu. Il sera tentant de
programmer cette situation importune pour permettre sa gestion en temps et en heure. Mieux,
un tel planning offre la possibilité devenue rare de rassembler notre famille dispersée, par
exemple en lui laissant le temps nécessaire pour la réservation des billets d’avion ou celle des
chambres d’hotel. Michel Billé nous le dit en développant les dimensions de maitrise et de
liberté : « La mort prend son temps, prend du temps. Et voila qu’elle ne va pas assez vite,
qu’elle ne va pas comme on veut. Il nous faut enfin mourir en temps réel, dans I’'immédiateté
de la décision de la mort. L’illusion de maitrise donne une recherche de toute puissance :
mourir quand je veux a défaut d’oser dire mourir si je veux... Mourir en temps réel, sans
délai, ne pas attendre le moment venu. Décider du moment comme exercice de la « dernicre
liberté. » [10] C’est aussi ce que nous fait savoir Vladimir Jankélévitch dans « La Mort » :

« Le mortel croit neutraliser sa mort quand il va au-devant de cette mort, quand il la prévient
et la choisit. » [11]

La propagation des lois sur la mort hatée étant rapide, il n’est pas interdit de parler de lame de
fond mondiale tant le phénomene tend a se propager a une vitesse surprenante en regard des
évolutions historiques moins véloces sur d’autres domaines de société intéressant de prés ou
de loin la médecine : mariage entre personnes de méme sexe, répression des abus sexuels et
qualification du viol sur mineurs, violences conjugales, interruption volontaire de grossesse
(IVG), peine de mort médicalement assistée, etc.

La peine de mort par injection létale

Arrétons-nous sur la derniére évolution sociétale évoquée ci-dessus. La peine de mort
médicalement assistée mérite d’étre envisagée séparément car elle présente des analogies
techniques avec I’euthanasie [4,12]. Ces deux méthodes visent des objectifs radicalement
différents : I’une est a visée punitive, I’autre se veut compassionnelle. Elles possédent
pourtant des points communs :

e Lapeine de mort utilise une injection composée d’un sédatif ou d’un anesthésique tel
que le thiopental sodique ou le propofol, auquel peuvent étre adjointes des substances
1étales : par exemple un curare [13] et/ou du chlorure de potassium. Si la composition
pharmaceutique différe, ’AMM utilise le méme schéma « thérapeutique ».

e La peine de mort par injection et ’AMM préservent I’intégrité apparente du corps.
Celui-ci sera de présentation socialement admissible apres le déces, avant inhumation
ou crémation.

e Les deux procédés visent a éviter des souffrances en faisant précéder 1’injection
mortelle par un sédatif puissant ou un anesthésique.



e La participation des médecins a ces deux dispositifs, quand ceux-ci sont 1égaux, fait
I’objet d’un débat éthique persistant dans le monde, spécialement dans les pays ou
I’une ou I’autre de ces techniques est utilisée [14-17].

Le paradoxe religieux : une imprégnation chrétienne

De maniére contrintuitive, les pays concernés sont imprégnés, de trés longue date, par la
culture religieuse chrétienne. Ils ont tous été fondés sur des valeurs communes qui ont pris des
aspects différents selon les pays. Dieu a donné la vie et il est le seul a pouvoir la reprendre.
Cet argument persiste dans les deux autres religions monothéistes mais s’est affaibli dans les
pays chrétiens. Les pays d’inspiration islamique, juive, hindoue ou taoiste n’ont pas produit
de loi en ce sens.

Avec les lois Leonetti du 22 avril 2005 et Claeys-Leonetti du 2 février 2016 en France, la
distinction de principe porte sur ’intentionnalité : vouloir ou non donner délibérément la mort
pour soulager son patient, c’est le fameux « double effet ». Cette différenciation est
particulierement prégnante dans le christianisme dans des domaines divers de la vie : vouloir
ou non nuire a autrui ou bien le secourir.

Toutefois, il existe des différences notables entre les diverses confessions chrétiennes. La
religion catholique, majoritaire parmi les chrétiens francais, s’est toujours positionnée de
maniére explicite contre toute administration de substance 1étale, que ce soit par I’absorption
volontaire par le patient ou surtout par I’euthanasie. Ainsi, parmi les nombreux textes allant
dans ce sens, il n’est pas étonnant de trouver dans la déclaration de la Conférence des Evéques
de France (CEF) a la suite du vote de I’ Assemblée nationale frangaise en date du 27 mai 2025
la phrase suivante [18] :

« Profondément inquiets des conséquences pour la société francaise et des perspectives
alarmantes auxquels un « droit @ mourir » exposerait en particulier les Francais les plus
vulnérables, les évéques réaffirment leur détermination a porter la voix d’une société juste et
fraternelle, qui protege les plus vulnérables ; et redisent leur plein soutien a la loi Claeys-
Leonetti de 2016 actuellement en vigueur mais encore trés largement inappliquée, avec plus
de 20% des départements francais dépourvus de soins palliatifs (soit 1/5). »

Si I’on considére la religion réformée, elle n’est pas toujours aussi hostile aux nouvelles lois
sur la fin de la vie. L’Eglise Protestante Unifiée de France (EPU) “déclarait en 2013 « adhérer
au principe d'une nouvelle loi qui autorise d'accélérer la survenue de la mort pour répondre a
une situation exceptionnelle, concernant un adulte responsable, libre, conscient, atteint d’une
maladie incurable en phase trés évoluée voire terminale, qui en ferait la demande. Elle
appellerait une réflexion approfondie sur ses conditions de réalisation (recueil du
consentement ou expression de la volonté du patient, discussion collégiale, mode opérationnel
précis). Elle assumerait I’exigence de répondre a la demande d’assistance du « plus petit de
nos fréres » soumis a 1’épreuve d’une souffrance qui ne peut étre apaisée par les soins
palliatifs. »

4 https://acteurs.epudf.org/wp-content/uploads/sites/2/2023/05/1_fin-de-vie-guide-de-reflexion-
999998.pdf



En 2024, devant la perspective imminente d un nouveau projet ou d’ une nouvelle proposition
de loi, la position de la Fédération Protestante de France (FPF) [19] se distingue de celle qui
est exposée ci-dessus par I’EPU :

« Au regard a la fois de I’insuffisance de 1’offre en soins palliatifs et de la relative
méconnaissance de la loi Claeys-Leonetti, et donc de sa faible application, le document estime
inopportun de faire évoluer aujourd’hui le cadre législatif de I’accompagnement de la fin de
vie. »

Dans ce dernier texte, la FPF note toutefois une dissonance interne sur ce sujet en faisant état
de « différentes sensibilités théologiques qui existent au sein de la Fédération protestante de
France. Si ces derniéres opposent parfois les protestants luthéro-réformés et les protestants
évangéliques, force est de reconnaitre que ces différences traversent aussi les luthéro-réformeés
et les évangéliques eux-mémes. » Ainsi, « pour les uns, les appréhensions liées a la vieillesse,
la peur de connaitre une situation de dépendance, de perdre la maitrise de leur vie sont
insupportables et font qu’ils sont d’avis que le choix du suicide assisté ou de I’euthanasie
reléve de la liberté et de I’autonomie de chaque personne qui fait son choix en toute lucidité et
responsabilité. » Cependant, « pour les autres, réfractaires a un changement de la loi, la
l1égalisation de I’assistance au suicide impliquerait la transgression de I’interdit biblique et
social structurant « tu ne tueras pas » et contredirait le principe de la dignité intrins€éque et
inviolable de toute personne humaine. Pour ces personnes une éthique de la vulnérabilité est
essentielle a la vie aujourd’hui dans la société francaise. L’interdit du meurtre ne peut étre
réduit a une contrainte négative, il est a comprendre comme un commandement positif qui
énonce I'impératif de prendre soin les uns des autres afin de s’entraider a vivre. »

Face a la proposition de loi Falorni [20], la FPF rejoint les autres principales religions dans la
déclaration de la Conférence des responsables de culte en France (CRCF) — catholique,
protestant, orthodoxe, juif, musulman et bouddhiste- le 15 mai 2025 intitulée « Fin de vie : les
dangers d’une rupture anthropologique ». Elle est sans ambiguité : « L’intégration de 1’aide a
mourir dans le Code de la santé publique constitue un dévoiement de la médecine. Elle heurte
frontalement le serment d’Hippocrate et le principe fondamental du soin, qui vise a soulager,
sans jamais tuer. » [21] Les réticences des responsables religieux sont toutefois démenties par
les enquétes d’opinions aupres des fideles catholiques [22] et protestants [23], bien que la
validité des sondages ait pu faire I’objet de débats [24].

Certains pays concernés sont historiquement a dominante catholique (Belgique, Espagne,
Luxembourg, Portugal, Autriche, bientot la France) ou de tradition protestante (Pays-Bas,
Suisse, Australie, Nouvelle-Zélande) ; la séparation de la religion et de ’Etat y est revendiquée.
Ils ont choisi de l€giférer en privilégiant I’autonomie individuelle et la laicité des lois.

La prééminence du christianisme est prégnante parmi les religions des pays qui se sont
fortement développés grace a I’économie de marché : USA, Pays-Bas, Belgique,
Luxembourg, Australie, Nouvelle-Z¢lande... Dans cette configuration économique, donc
idéologique, le looser est logiquement destiné a disparaitre, réellement encore davantage que
symboliquement. Tout frein a la performance économique, a 1’utilité, a la validité, a la
puissance, doit étre levé. A I’individu d’intérioriser I’impératif en sachant s’effacer quand il
est concerné. En cela, les divers types de sociétés productivistes et consuméristes ne sont pas
fondamentalement différents.



Des raisons théologiques pourraient toutefois étre a I’ceuvre dans la promotion actuelle de
I’AMM. En pronant sans ambigiiité le dualisme esprit-corps, les religions chrétiennes, comme
d’autres, peuvent entretenir 1’idée que 1’on peut se débarrasser de son corps devenu
encombrant, dépendant, en conservant son ame. Ainsi, le monisme qui fait du corps et de
I’esprit une seule et méme entité, qui affirme I’indivisibilité de 1’étre, est-il toujours au défi
philosophique dualiste. Si peu qu’une telle conception rencontre la société de consommation,
ce corps qui trahit pourrait étre délaissé, car il est devenu inutile, désagréable, pis un fardeau
pour les proches et coliteux pour la société.

Une autre piste serait la déchristianisation croissante de la société au profit de
I’individualisme triomphant.

Enfin, un trait d’union refait surface, souvent évoqué pour le désaveu de deux « évolutions
sociétales » par les religions monothéistes : celui de I’interruption volontaire de grossesse et
de I’euthanasie. Shane Clinton propose de dépasser cette confusion par le haut : il s’agira
d’ceuvrer a la construction d'une société qui permette aux personnes présentant divers
handicaps d'exister et de s'épanouir, et qui aide les femmes enceintes, les personnes atteintes
de maladies incapacitantes et incurables, ainsi que les responsables politiques et les acteurs
sociaux a faire des choix éclairés [25].

Le paradoxe politique : 1a gauche pour et la droite contre

De maniére générale, ce sont généralement les mouvements politiques classés « a gauche »,

« travaillistes » [26] au Royaume-Uni ou « démocrates » aux USA [27], qui sont davantage
favorables a une évolution de la loi vers une nouvelle 1égislation alors que ceux qui sont
catalogués a droite ou a I’extréme droite de I’échiquier politique se montrent plus réticents
voire opposés. En France, il convient d’adjoindre les écologistes et le centre a la gauche dans
ce domaine. Les résultats du vote de la proposition de loi dite Falorni le 27 mai 2025 a

I’ Assemblé nationale laissent peu de part au doute °. Des personnes se réclamant de la gauche
font pourtant valoir que la proposition de loi est plutdt un stigmate de la société capitaliste
tendue vers le productivisme et le consumérisme [28]. Isabelle Marin et Sara Piazza [29] nous
indiquent que « Le refus d’accorder au sujet le temps incertain, imprévisible et nécessaire
parfois pour mourir sonne alors, a la suite de la pensée de Roland Gori, comme « 1’étape
ultime du capitalisme » ou le sujet, ne pouvant plus s’auto-exploiter, ne sert plus a rien. Les
auteurs s’interrogent dans ces termes : « S’agit-il alors vraiment d’un progrés sociétal ou ne
cherche-t-on pas a rassurer les citoyens pour pouvoir continuer une médecine qui ne réfléchit
pas assez a ce qu’elle produit ? » Et concluent ainsi : « L’euthanasie serait 1’autre face de
I’obstination déraisonnable : une médecine technique soumise aux lois du capitalisme (car
I’obstination déraisonnable a aussi pour fondements les pressions des groupes
pharmaceutiques et de I’industrie). »

La gauche étant censée défendre les faibles, les dominés, les exploités, il est surprenant de lui
entendre clamer des thémes que I’on attribue classiquement a la droite : liberté et
détermination individuelles. La sensibilité aux inégalités sociales, les liens idéologiques entre
les rapports socioéconomiques et les attentes des citoyens semblent les oubliés du moment.

5 La grande majorité des 305 voix favorables a la proposition de loi sont venues de la gauche et du centre,
tandis que la droite et l'extréme droite ont été surreprésentées parmi les 199 votes contre le texte.
Source : France Info



De leur c6té, la droite et I’extréme droite demeurent en grande partie influencées par des
attaches confessionnelles qui peuvent par exemple se traduire par la défense de 1’école libre
ou des réticences devant I’'TVG. Une levée de bouclier contre I’intégrisme islamique, surtout
au chapitre moral, pourrait étre a I’ceuvre. Enfin, un certain conservatisme social et sociétal
pourra compléter le tableau supposé des sentiments a droite.

Le paradoxe psychologique : ’ambivalence a I’ceuvre

Les professionnels et les bénévoles qui accompagnent des personnes en fin de vie et leur
entourage peuvent témoigner de 1’ambivalence fréquente des proches dans cette situation.
Sont souhaitées simultanément la prolongation de la vie et sa terminaison ; de manicre
triviale, un inavouable ou avoué : « je veux qu’il vive et je veux qu’il meure ». Ce conflit
intrapsychique, intrapersonnel ou méme interpersonnel peut aboutir & des incompréhensions
entre soignants et familles : savons-nous vraiment « ou en est la famille ou tel membre de
celle-ci ? » par rapport a la situation du patient ? Ne sommes-nous pas surpris, tout
professionnels expérimentés que nous soyons, par le décalage entre le discours et les
convictions intimes chez les proches ?

Un discours pessimiste

Parallélement se développe un discours pessimiste quant aux possibilités de nos pays dits
développés pour affronter les immenses défis liés au vieillissement des populations. Une
période de la vie qui est heureusement devenue trés majoritairement celle de la fin de la vie.

Des perspectives peu enthousiasmantes s’offrent a nous, plus ou moins certaines et
d’amplitude inconnue : réchauffement planétaire, déreglements climatiques, pollutions multi-
domaines, tensions sur les énergies, injustices sociales croissantes, chute de la natalité,
migrations massives en provenance des pays pauvres, guerres nécessitant un réarmement
imprévu, etc. Au point de douter de nos capacités a honorer économiquement la dignité des
personnes vulnérables, dignité pourtant présentée philosophiquement comme intangible,
ontologique, immanente. Quand on consulte le colit de la derniére année de vie pour la
collectivité 6, on comprend mieux ce facteur de tentation de 1égiférer [30].

Conclusion

Un sauve-qui-peut mortifére individuel et collectif apparait comme une solution d’avenir a la
faveur d’une perte d’autonomie tributaire de la subjectivité individuelle et de la pression
normative censée définir la dignité. Le christianisme, religion dominante dans les pays qui
légiférent, est-il une variable indépendante de ces évolutions ? Ou bien un lien avec le
dualisme ame-corps est-il pertinent ? L’opposition des responsables religieux aux nouvelles
législations ne semble pas emporter I’assentiment de I’ensemble des fidéeles, loin de 1a. Mourir
dans une dignité redéfinie en termes d’autonomie et de liberté sera-t-il impossible sans
programmer et provoquer la mort ? Notre société sera-t-elle capable de dépasser ses frayeurs,
d’affronter 1’adversité et de se doter des possibilités de 1’accompagnement le plus optimal
possible pour éviter de briser le tabou trimillénaire du respect de la vie ? Seules des
recherches sociologiques ciblées et surtout I’avenir nous le diront au prorata de la
mobilisation pour y parvenir.

6 De 'ordre de 10% des frais de ’Assurance Maladie. Sources diverses.



Références :

1.

10.
11.
12.

13.

14.

15.

16.

17.

Adina Blady Szwajger, I Remember Nothing More: The Warsaw Children’s Hospital
and the Jewish Resistance. HarperCollins Publishers Ltd. Consulté le 18 aott 2025 :
https://tinyurl.com/mwyk89hn

Nadine Bernard, « Voyage en terres gérontocides : 1’élimination des vieillards comme
remede a la vieillesse ? », Cahiers des études anciennes [En ligne], LV | 2018, mis en
ligne le 06 mai 2018. Consulté le 18 aott 2025 : https://Inkd.in/dZhuAkHb

. Oregon's Death with Dignity Act. Consulté le 18 aotit 2025 :

https://www.oregon.gov/oha/PH/PROVIDERPARTNERRESOURCES/EVALUATIO
NRESEARCH/DEATHWITHDIGNITYACT/Pages/index.aspx

. Elaina Plott Calabro. Canada is killing itself. The Atlantic. Consulté le 18 aolt 2025 :

https://www.theatlantic.com/magazine/archive/2025/09/canada-euthanasia-demand-
maid-policy/683562/

. Dorman JD, Raffin Bouchal DS, Wasylenko E, Sinclair S. The Discourse of Medical

Assistance in Dying and Its Relationship With Hospice Palliative Care in Canada: An
Integrative Literature Review. J Adv Nurs. 2025 May 15. doi: 10.1111/jan.17025.
Oregon's Death with Dignity Act. Report 2024. Consulté le 18 aolt 2025 :
https://www.oregon.gov/oha/PH/PROVIDERPARTNERRESOURCES/EVALUATIO
NRESEARCH/DEATHWITHDIGNITYACT/Documents/year27.pdf

La Déclaration universelle des droits de 'homme. Nations Unies. Consulté le 18 aott
2025 : https://www.un.org/fr/universal-declaration-human-rights/index.html

Louise Perry. The Perverse Economics of Assisted Suicide. GUEST ESSAY. The New
York Time. 22 Juillet 2025. Consulté le 18 aotit 2025 :
https://www.nytimes.com/2025/07/22/opinion/assisted-suicide-economics.html

Rosa Hartmut. Accélération : Une critique sociale du temps. Ed. La Découverte. 2013.
Michel Billé. Discours au congres 2024 de la SFAP.

Jankélévitch, Vladimir. La mort (p. 459). Flammarion. Edition du Kindle.

Rockoff MA, Van Cleve W, Van Norman GA. Anesthesiologists and Capital
Punishment. Anesthesiol Clin. 2024 Dec;42(4):715-732. doi:
10.1016/j.anclin.2024.02.007.

Curfman GD, Morrissey S, Drazen JM. Physicians and execution. N Engl J Med. 2008
Jan 24;358(4):403-4. doi: 10.1056/NEJMe0800032.

Rockoft MA, Van Cleve W, Van Norman GA. Anesthesiologists and Capital
Punishment. Anesthesiol Clin. 2024 Dec;42(4):715-732. doi:
10.1016/j.anclin.2024.02.007.

Editors T. The Death Penalty Must Be Abolished: Whether using nitrogen gas, lethal
injection or any other means, the death penalty is state-sanctioned human
experimentation. Sci Am. 2024 Apr 1;330(4):66. doi: 10.1038/scientificamerican0424-
66.

Pradines B. Peine de mort et anesthésie générale. In Cahier Médical, La chronique
d'Amnesty International, 13, IIT IV, 1987.

Gupta V, Goel A, Bhoi S. Opposing the death penalty. Lancet. 2007 Mar
24;369(9566):991. doi: 10.1016/S0140-6736(07)60491-7.


https://tinyurl.com/mwyk89hn
https://lnkd.in/dZhuAkHb
https://www.oregon.gov/oha/PH/PROVIDERPARTNERRESOURCES/EVALUATIONRESEARCH/DEATHWITHDIGNITYACT/Pages/index.aspx
https://www.oregon.gov/oha/PH/PROVIDERPARTNERRESOURCES/EVALUATIONRESEARCH/DEATHWITHDIGNITYACT/Pages/index.aspx
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/2025/09/canada-euthanasia-demand-maid-policy/683562/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/2025/09/canada-euthanasia-demand-maid-policy/683562/
https://www.oregon.gov/oha/PH/PROVIDERPARTNERRESOURCES/EVALUATIONRESEARCH/DEATHWITHDIGNITYACT/Documents/year27.pdf
https://www.oregon.gov/oha/PH/PROVIDERPARTNERRESOURCES/EVALUATIONRESEARCH/DEATHWITHDIGNITYACT/Documents/year27.pdf
https://www.un.org/fr/universal-declaration-human-rights/index.html
https://www.nytimes.com/2025/07/22/opinion/assisted-suicide-economics.html

18.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

26.

27.

28.

29.

30.

Communiqué de presse de la Conférence des Evéques de France le 27 mai 2025.
Consulté le 18 aotit 2025 : https://eglise.catholique.fr/espace-presse/communiques-de-

presse/564181-fin-de-vie-reaction-de-la-cef-aux-votes-a-lassemblee-nationale-de-ce-
mardi-27-mai-2025/

Fédération Protestante de France. Projet de loi 1€galisant une aide a mourir.
Contribution de la FPF (22 mai 2024). Consulté le 18 aott 2025 :
https://www.protestants.org/wp-content/uploads/2024/05/Projet-de-loi-aide-a-
mourir_V2-3.pdf

Proposition de loi relative a la fin de vie, n°® 1100, déposée le mardi 11 mars 2025.
Consulté le 18 aotit 2025 : https://www.assemblee-
nationale.fr/dyn/17/textes/117b1100 proposition-loi

Fin de vie : les dangers d’une rupture anthropologique. Tribune de la Conférence des
responsables de culte en France (CRCF) sur la fin de vie. Consulté le 18 aofit 2025 :
https://catholiques17.fr/fin-de-vie-les-dangers-dune-rupture-anthropologique/

Qui doit décider de la fin de vie ? Réforme. Consulté le 18 aotit 2025 :
https://www.reforme.net/opinions/qui-doit-decider-de-la-fin-de-vie/

Cathy Gerig. Une enquéte Ifop sonde les mutations des protestants francais. 23 janvier
2025. Réforme. Consulté le 18 aott 2025 : https://www.reforme.net/religion/une-

enquete-ifop-explore-les-mutations-des-protestants-francais/

Antoine d’Abbundo. La Croix. 11 novembre 2022. Fin de vie : du bon usage des
sondages. Consulté le 18 aolit 2025 : https://www.la-croix.com/Sciences-et-
ethique/Fin-vie-bon-usage-sondages-2022-11-11-1201241661

Clifton S. Disability and the Complexity of Choice in the Ethics of Abortion and
Voluntary Euthanasia. J Med Philos. 2021 Jul 22;46(4):431-450. doi:
10.1093/jmp/jhab008.

Burki T. UK House of Commons passes assisted dying bill. Lancet Oncol. 2025 Jun
26:S1470-2045(25)00405-X. doi: 10.1016/S1470-2045(25)00405-X.

Beyond Politics: The Growing Consensus on Medical Aid in Dying. 29 mars 2024.

Consulté le 18 aott 2025 : https://compassionandchoices.org/news/beyond-politics-

the-growing-consensus-on-medical-aid-in-dying/
Jusqu’au bout solidaires (JABS). Consulté le 18 aotit 2025 : https://collectif-
jabs.fr/manifesto.html

Euthanasie : un progres social ? Isabelle Marin et Sara Piazza. Editions Feedback,
Format Kindle, 2023

Davis MA, Nallamothu BK, Banerjee M, Bynum JP. Identification Of Four Unique
Spending Patterns Among Older Adults In The Last Year Of Life Challenges Standard
Assumptions. Health Aff (Millwood). 2016 Jul 1;35(7):1316-23. doi:
10.1377/hlthaff.2015.1419.


https://eglise.catholique.fr/espace-presse/communiques-de-presse/564181-fin-de-vie-reaction-de-la-cef-aux-votes-a-lassemblee-nationale-de-ce-mardi-27-mai-2025/
https://eglise.catholique.fr/espace-presse/communiques-de-presse/564181-fin-de-vie-reaction-de-la-cef-aux-votes-a-lassemblee-nationale-de-ce-mardi-27-mai-2025/
https://eglise.catholique.fr/espace-presse/communiques-de-presse/564181-fin-de-vie-reaction-de-la-cef-aux-votes-a-lassemblee-nationale-de-ce-mardi-27-mai-2025/
https://www.protestants.org/wp-content/uploads/2024/05/Projet-de-loi-aide-a-mourir_V2-3.pdf
https://www.protestants.org/wp-content/uploads/2024/05/Projet-de-loi-aide-a-mourir_V2-3.pdf
https://www.assemblee-nationale.fr/dyn/17/textes/l17b1100_proposition-loi
https://www.assemblee-nationale.fr/dyn/17/textes/l17b1100_proposition-loi
https://catholiques17.fr/fin-de-vie-les-dangers-dune-rupture-anthropologique/
https://www.reforme.net/opinions/qui-doit-decider-de-la-fin-de-vie/
https://www.reforme.net/auteur/cathy-gerig/
https://www.reforme.net/religion/une-enquete-ifop-explore-les-mutations-des-protestants-francais/
https://www.reforme.net/religion/une-enquete-ifop-explore-les-mutations-des-protestants-francais/
https://www.la-croix.com/Sciences-et-ethique/Fin-vie-bon-usage-sondages-2022-11-11-1201241661
https://www.la-croix.com/Sciences-et-ethique/Fin-vie-bon-usage-sondages-2022-11-11-1201241661
https://compassionandchoices.org/news/beyond-politics-the-growing-consensus-on-medical-aid-in-dying/
https://compassionandchoices.org/news/beyond-politics-the-growing-consensus-on-medical-aid-in-dying/
https://collectif-jabs.fr/manifesto.html
https://collectif-jabs.fr/manifesto.html

