
Mort médicalement administrée : les pays chrétiens concernés 

Medically administered death: Christian countries concerned 

Pradines Bernard, praticien hospitalier honoraire au Centre Hospitalier d’Albi 81013 Albi 

Cedex 

bpradines@aol.com 

Conflit d’intérêts : aucun. 

 

Résumé en français 

L’essor rapide et inédit de lois légalisant l’aide médicale à mourir (AMM) dans les pays 

occidentaux d’héritage chrétien est sans précédent. Ces législations, qui incluent le suicide 

médicalement assisté (SMA) et l’euthanasie, se développent dans des sociétés marquées par 

une médecine performante mais souvent défaillante dans l’accompagnement de la fin de vie. 

Le suicide n’est pas un phénomène nouveau, mais sa légalisation médicale traduit une 

transformation culturelle inédite. 

Plusieurs paradoxes se font jour : religieux (ces pays historiquement chrétiens choisissent la 

voie de l’AMM alors que les Églises y sont réticentes ou s’y opposent), politique (plutôt 

soutenue par la gauche alors que les plus défavorisés pourront voir ici une occasion 

d’échapper à leur condition) et psychologique (ambivalence des familles, pas seulement des 

patients). La tendance mondiale, portée par l’individualisme et la quête de maîtrise du temps, 

interroge la capacité des sociétés à maintenir le tabou trimillénaire du respect de la vie. 

Saurons-nous développer des soins palliatifs et une solidarité suffisante pour éviter de faire de 

la mort programmée une solution de facilité ? 

Mots-clés : euthanasie, suicide médicalement assisté, christianisme, individualisme, respect de 

la vie 

Résumé en anglais 

The rapid and unprecedented rise of laws legalizing medical assistance in dying (MAiD) in 

Western countries of Christian heritage is unprecedented. These laws, which include 

physician-assisted suicide (PAS) and euthanasia, are developing in societies characterized by 

effective medical care that is often lacking in end-of-life support. Suicide is not a new 

phenomenon, but its medical legalization reflects an unprecedented cultural transformation. 

Several paradoxes are emerging: religious (these historically Christian countries are choosing 

MAiD while the churches are reluctant or opposed to it), political (supported by the left, while 

the most disadvantaged may see it as an opportunity to escape their condition), and 

psychological (ambivalence among families, not just patients). This global trend, driven by 

individualism and the quest for control over time, calls into question the ability of societies to 

maintain the three-thousand-year-old taboo of respect for life. Will we be able to develop 

palliative care and sufficient solidarity to avoid making programmed death an easy solution? 

Keywords: euthanasia, medically assisted suicide, Christianity, individualism, respect for life 

 

mailto:bpradines@aol.com


Introduction 

Une propagation rapide et inédite de lois relatives à la mort programmée survient dans le 

monde, avec recours à la décision et à la participation des soignants. Nos sociétés occidentales 

sont pourtant de fondation initiale chrétienne, marquées depuis un demi-siècle par le 

développement des soins, en particulier des soins palliatifs. 

La question de la fin de vie est souvent posée de manière univoque, au singulier. Il s’agit 

davantage des fins des vies tant les situations sont hétérogènes : mourir à 3 ans ou à 95 ans… 

Les âges du décès ne sont qu’un aspect de cette diversité ; les pathologies sont variées et le 

recours aux soins palliatifs concerne la moitié de celles et ceux qui les nécessiteraient en 

France. Peu d’analogies entre un décès en réanimation avec arrêt des traitements actifs et celui 

qui suit un cancer invasif ; un autre survient sur la voie publique par accident ou par mort 

subite. Ou encore en Soins de Longue Durée au décours d’une longue pathologie 

neuroévolutive. La condition d’un patient en unité de soins palliatifs est différente de celle de 

l’isolement en milieu rural. Idem pour les possibilités des professionnels qui ont bénéficié ou 

non d’une formation adaptée, exerçant dans une structure dédiée ou bien en situation solitaire. 

Ces lois, récemment apparues dans le monde occidental, dépénalisent et officialisent l’aide 

médicale à mourir (AMM), entendue comme l’acte volontaire du patient (Suicide 

Médicalement Assisté - SMA) ou d’un professionnel de santé sur demande du patient 

(euthanasie). Ces deux modalités sont désormais proposées dans la plupart des pays 

concernés. 

Comme ancien professionnel, cette question m’est souvent posée : êtes-vous pour ou 

contre une nouvelle loi ? Je préfère répondre que je pèse les nombreux arguments pour et 

contre en envisageant les sommes respectives d’éléments favorables et défavorables. Cela dit, 

ma conclusion n’a rien d’original ; elle n’est pas indépendante de la dimension sociétale du 

débat actuel, de ma philosophie, de ma citoyenneté et de mon expérience de vie 

professionnelle et personnelle. 

Cette question peut être abordée sous son angle moral. C’est l’approche habituelle.  Elle peut 

l’être sous son aspect pragmatique. Moral avec la déontologie et l’éthique ou bien 

pragmatique avec l’état des ressources concrètes dans ce domaine à un temps t, dans une 

situation précise, devant une personne qui est toujours unique. Au pire, cette dernière 

considération peut nous renvoyer à des cas extrêmes comme ceux évoqués par Adina Blady 

Szwajger, pédiatre dans le ghetto de Varsovie, dans son ouvrage de témoignages [1]. 

Quarante-cinq ans après les faits, elle conte comment elle a épargné des horreurs à des enfants 

condamnés par les criminels nazis1. Devant l’évolution de nombreuses législations 

occidentales, l’échec à soulager les patients en fin de vie ne peut être éludé, alors que les 

progrès de la médecine curative sont souvent appréciés de manière très positive. Une 

médecine orientée vers la guérison, c’est-à-dire vers le retour de la personne soignée à la 

production et à la consommation.  Concrètement, il s’agit de pays où la médecine a progressé 

de manière encore plus tangible que dans d’autres régions du monde ; la déception quant à 

 
1 Adina Blady Szwajger administra à des jeunes patients des doses létales de morphine pour éviter des 
morts douloureuses et des tortures infligées par les Allemands et les Lituaniens, comme être abattus 
dans des lits d'hôpital ou battus et fusillés dans la rue. Dans la salle des nourrissons, elle administra à 
chacun une dose mortelle à la petite cuillère. Référence de l’ouvrage en bas de texte. 



l’accompagnement professionnel en fin de vie pourrait être à la mesure de l’espoir suscité. Ce 

d’autant que l’accès aux soins non urgents se fait de plus en plus difficile. 

Une histoire ancienne 

La fin de vie autoprovoquée est loin d’être nouvelle. Souvent présentée comme un progrès 

civilisationnel, il serait loisible d’oublier que le suicide plus ou moins volontaire, plus ou 

moins accepté par l’individu concerné, ne date pas d’aujourd’hui. Autant dire qu’il a de beaux 

jours derrière lui. Dès la Grèce Antique, ses indications étaient connues et reconnues [2]. A 

Ceios, l’usage voulait que les plus anciens bussent la ciguë afin de laisser à autrui la 

nourriture nécessaire. La liste serait longue des modalités ancestrales pour pourvoir à 

l’effacement de soi sous d’autres latitudes : forêt vierge, cocotier, banquise, etc. Cette 

tradition est retrouvée chez les Japonais dans la Ballade de Narayama 2. 

Une histoire fulgurante 

L’histoire s’est accélérée, certes avec la législation inaugurale helvète tolérant le seul suicide 

assisté en 1942, en fait depuis 1997 avec celle de l’Oregon organisant le suicide médicalement 

assisté (SMA) [3] prescrit ; le praticien n’est présent au moment de l’acte létal que dans 15,7 

% des cas en 2024. Suivant cet exemple, ce sont très rapidement près de trente États qui ont 

légiféré sur une forme ou une autre de mort programmée dans le monde ; soit au rythme 

approximatif moyen d’un État par an si l’on compte séparément les États des USA et 

d’Australie. Les modalités en sont variables : critères d’éligibilité, suicide médicalement 

décidé et prescrit, éventuellement réalisé en présence d’un professionnel de santé, administré 

per os ou par voie veineuse, ou bien euthanasie par injection de substances médicamenteuses 

sédatives ou hypnotiques à doses variables suivies d’une drogue mortelle ou d’un cocktail 

létal par voie veineuse ou par injecteur intra-osseux [4]. Le plus souvent, comme aux Pays-

Bas, au Canada ou en Espagne, probablement bientôt en France, la possibilité de l’euthanasie 

est adjointe à celle du SMA. 

L’euthanasie seule est pratiquée en Belgique depuis la loi de 2002 et de facto au Québec [4] 

depuis celle de 2015. Les termes employés pour ces procédés sont variables mais évitent 

généralement d’utiliser les qualificatifs historiques. Désormais, euthanasie et SMA sont 

regroupés sous l’acronyme générique d’AMM au Québec et vraisemblablement ainsi en 

France à l’avenir. Son équivalent aux USA est la Medical Aid in Dying (MAiD) parfois 

qualifiée aussi d’assistance dans le monde anglophone (Medical Assistance in Dying – 

MAiD) ou encore d’Assisted Dying. Ces expressions, englobantes, aspirent aussi à intégrer le 

rôle traditionnel des soins palliatifs dans l’AMM ; le débat demeure vif autour de la 

compatibilité ou non des deux démarches [5]. En tout cas, la tendance générale mondiale est à 

l’augmentation du nombre de pays ayant adopté une législation dédiée, du recours à l’AMM 

et des actes létaux effectués ainsi qu’à l’élargissement des critères d’éligibilité en vue de cette 

mort « hâtée »3. 

 
2 Film japonais de Shōhei Imamura sorti en 1983, adapté de la nouvelle de Shichirō Fukazawa,  Palme 
d'or au festival de Cannes 1983. Ballade avec deux « l » car il ne s’agit pas d’une balade !   
3 Dans le monde anglosaxon, c’est le mot « hâtée » qui est souvent retenu : « hastened death ». Cette 
expression recueille 1242 publications dans PubMed le 18 août 2025 

https://free-geriatrics.overblog.com/2024/06/l-engouement-pour-la-mort-assistee-27-le-nomos-de-ceios.html
https://fr.wikipedia.org/wiki/Palme_d%27or
https://fr.wikipedia.org/wiki/Palme_d%27or
https://fr.wikipedia.org/wiki/Festival_de_Cannes_1983


Loin des idées reçues, les rapports annuels produits par l’Oregon, dont celui de 2024 [6], 

affichent les motifs invoqués très majoritairement par les suicidants médicalement assistés : 

ce ne sont pas les arguments habituels d’une souffrance réfractaire en toute fin de vie. Il s’agit 

d’abord, pour une large majorité d’entre eux, de défaut d’autonomie, d’accès impossible à une 

vie agréable, de perte de dignité, de perte des fonctions corporelles. Le fardeau pour la famille 

et les soignants vient ensuite. Sont bizarrement regroupés, pour 34% des suicidants, le 

contrôle incorrect de la douleur et… les craintes à ce propos ! Arrive enfin la difficulté 

croissante d’accès aux médicaments pour 9 % d’entre eux. Les données sur la religion des 

« bénéficiaires » de l’AMM et sur une motivation éventuelle à rejoindre une éventuelle vie 

éternelle font défaut. 

Des pays ayant des points communs  

Comme une trainée de poudre, l’exemple s’est répandu dans des pays se réclamant de la 

démocratie et du libéralisme économique. Ils possèdent les rapports PIB/habitant parmi les 

plus élevés au monde. Bien que n’étant pas les seules contrées à la promouvoir, la compétition 

sous toutes ses formes y est encouragée : échelle sociale, économie, concours, sport individuel 

et par équipe... Elles se réclament de la Déclaration Universelle des Droits de l’Homme [7] de 

1948.  

La baisse de la natalité est une autre caractéristique commune de ces pays. Dans au moins 21 

États, le taux total de fertilité se situe en dessous du taux de remplacement [8]. La pyramide 

des âges ayant tendance à s’inverser, une menace sérieuse pèse sur les systèmes de solidarité 

entre générations.  

Le développement de la médecine fondée sur la preuve s’y traduit par des recommandations 

récentes et de plus en plus nombreuses dans tous les domaines de la science médicale. Dans 

cette compétence, des agences sont très actives telles l’U.S. Food and Drug Administration 

(FDA) aux États-Unis ou la Haute Autorité en Santé (HAS) en France. Mais elles ne suffisent 

pas à rassurer l’usager en exigence de perfection. Il convient alors de contractualiser la 

relation médecin-malade par des lois : en France, par exemple la loi Kouchner du 4 mars 

2002, la loi Leonetti du 22 avril 2005 et la loi Claeys-Leonetti de 2 février 2016. L’émergence 

de l’information sur Internet et la venue de l’Intelligence artificielle accélèrent une forme de 

vérification du diagnostic et de la prescription par le patient lui-même. Encore plus manifeste 

d’une défiance : l’explosion de médecines dites alternatives, qui sont le plus souvent promues 

par des thérapeutes autodésignés. 

Si l’accès aux soins y est souvent problématique, y compris pour des médicaments essentiels, 

il s’agit aussi de pays où les soins palliatifs se sont développés de manière incomparable mais 

insuffisante, au point de servir de référence tel que le Royaume-Uni qui ne saurait tarder à 

légiférer, le Canada ou la France. 

Une vie de plus en plus programmée : un monde empressé 

L’occultation de la mort est palpable à l’échelle d’une à deux générations. Le deuil est 

désormais absent sur les habits et sur le domicile. Les pompes funèbres d’antan ont laissé la 

place au psychologue chargé d’accompagner le « travail de deuil ». L’impératif social 

commande la nécessité de surmonter rapidement la difficulté de la perte. Selon le sociologue 

et philosophe allemand Hartmut Rosa, théoricien de l’accélération, nos sociétés sont marquées 



par l’accroissement récente de nos vitesses de mobilité ainsi que par nos communications 

devenues instantanées à l’échelle mondiale [9]. Le temps, c’est de l’argent. En corollaire, une 

programmation s’impose en regard d’un tel développement afin d’assumer nos vies pressées.  

Les familles y sont de plus en plus dispersées géographiquement, émiettées selon le mot de 

Michel Billé [10], parfois à des distances incompatibles avec un déplacement inopiné ; 

assister aux derniers instants imprévisibles de son proche est souvent devenu un défi 

professionnel et familial inédit. Tout événement de survenue incertaine dans sa date et dans sa 

durée devient une surprise difficile à gérer dans nos agendas surchargés. Si nos proches sont 

de plus en plus lointains, notre fin de la vie peut devenir un événement indésirable, une 

interférence funeste pour nos activités professionnelles détestant l’imprévu. Il sera tentant de 

programmer cette situation importune pour permettre sa gestion en temps et en heure. Mieux, 

un tel planning offre la possibilité devenue rare de rassembler notre famille dispersée, par 

exemple en lui laissant le temps nécessaire pour la réservation des billets d’avion ou celle des 

chambres d’hôtel. Michel Billé nous le dit en développant les dimensions de maîtrise et de 

liberté : « La mort prend son temps, prend du temps. Et voilà qu’elle ne va pas assez vite, 

qu’elle ne va pas comme on veut. Il nous faut enfin mourir en temps réel, dans l’immédiateté 

de la décision de la mort. L’illusion de maîtrise donne une recherche de toute puissance : 

mourir quand je veux à défaut d’oser dire mourir si je veux… Mourir en temps réel, sans 

délai, ne pas attendre le moment venu. Décider du moment comme exercice de la « dernière 

liberté. » [10] C’est aussi ce que nous fait savoir Vladimir Jankélévitch dans « La Mort » : 

« Le mortel croit neutraliser sa mort quand il va au-devant de cette mort, quand il la prévient 

et la choisit. » [11] 

La propagation des lois sur la mort hâtée étant rapide, il n’est pas interdit de parler de lame de 

fond mondiale tant le phénomène tend à se propager à une vitesse surprenante en regard des 

évolutions historiques moins véloces sur d’autres domaines de société intéressant de près ou 

de loin la médecine : mariage entre personnes de même sexe, répression des abus sexuels et 

qualification du viol sur mineurs, violences conjugales, interruption volontaire de grossesse 

(IVG), peine de mort médicalement assistée, etc.  

La peine de mort par injection létale 

Arrêtons-nous sur la dernière évolution sociétale évoquée ci-dessus. La peine de mort 

médicalement assistée mérite d’être envisagée séparément car elle présente des analogies 

techniques avec l’euthanasie [4,12]. Ces deux méthodes visent des objectifs radicalement 

différents : l’une est à visée punitive, l’autre se veut compassionnelle. Elles possèdent 

pourtant des points communs :  

• La peine de mort utilise une injection composée d’un sédatif ou d’un anesthésique tel 

que le thiopental sodique ou le propofol, auquel peuvent être adjointes des substances 

létales : par exemple un curare [13] et/ou du chlorure de potassium. Si la composition 

pharmaceutique diffère, l’AMM utilise le même schéma « thérapeutique ». 

• La peine de mort par injection et l’AMM préservent l’intégrité apparente du corps. 

Celui-ci sera de présentation socialement admissible après le décès, avant inhumation 

ou crémation. 

• Les deux procédés visent à éviter des souffrances en faisant précéder l’injection 

mortelle par un sédatif puissant ou un anesthésique. 



• La participation des médecins à ces deux dispositifs, quand ceux-ci sont légaux, fait 

l’objet d’un débat éthique persistant dans le monde, spécialement dans les pays où 

l’une ou l’autre de ces techniques est utilisée [14-17]. 

Le paradoxe religieux : une imprégnation chrétienne  

De manière contrintuitive, les pays concernés sont imprégnés, de très longue date, par la 

culture religieuse chrétienne. Ils ont tous été fondés sur des valeurs communes qui ont pris des 

aspects différents selon les pays. Dieu a donné la vie et il est le seul à pouvoir la reprendre. 

Cet argument persiste dans les deux autres religions monothéistes mais s’est affaibli dans les 

pays chrétiens. Les pays d’inspiration islamique, juive, hindoue ou taoïste n’ont pas produit 

de loi en ce sens. 

Avec les lois Leonetti du 22 avril 2005 et Claeys-Leonetti du 2 février 2016 en France, la 

distinction de principe porte sur l’intentionnalité : vouloir ou non donner délibérément la mort 

pour soulager son patient, c’est le fameux « double effet ». Cette différenciation est 

particulièrement prégnante dans le christianisme dans des domaines divers de la vie : vouloir 

ou non nuire à autrui ou bien le secourir.  

Toutefois, il existe des différences notables entre les diverses confessions chrétiennes. La 

religion catholique, majoritaire parmi les chrétiens français, s’est toujours positionnée de 

manière explicite contre toute administration de substance létale, que ce soit par l’absorption 

volontaire par le patient ou surtout par l’euthanasie. Ainsi, parmi les nombreux textes allant 

dans ce sens, il n’est pas étonnant de trouver dans la déclaration de la Conférence des Evêques 

de France (CEF) à la suite du vote de l’Assemblée nationale française en date du 27 mai 2025 

la phrase suivante [18] :  

 « Profondément inquiets des conséquences pour la société française et des perspectives 

alarmantes auxquels un « droit à mourir » exposerait en particulier les Français les plus 

vulnérables, les évêques réaffirment leur détermination à porter la voix d’une société juste et 

fraternelle, qui protège les plus vulnérables ; et redisent leur plein soutien à la loi Claeys-

Leonetti de 2016 actuellement en vigueur mais encore très largement inappliquée, avec plus 

de 20% des départements français dépourvus de soins palliatifs (soit 1/5). » 

Si l’on considère la religion réformée, elle n’est pas toujours aussi hostile aux nouvelles lois 

sur la fin de la vie. L’Eglise Protestante Unifiée de France (EPU) 4déclarait en 2013 « adhérer 

au principe d'une nouvelle loi qui autorise d'accélérer la survenue de la mort pour répondre à 

une situation exceptionnelle, concernant un adulte responsable, libre, conscient, atteint d’une 

maladie incurable en phase très évoluée voire terminale, qui en ferait la demande. Elle 

appellerait une réflexion approfondie sur ses conditions de réalisation (recueil du 

consentement ou expression de la volonté du patient, discussion collégiale, mode opérationnel 

précis). Elle assumerait l’exigence de répondre à la demande d’assistance du « plus petit de 

nos frères » soumis à l’épreuve d’une souffrance qui ne peut être apaisée par les soins 

palliatifs. » 

 
4 https://acteurs.epudf.org/wp-content/uploads/sites/2/2023/05/1_fin-de-vie-guide-de-reflexion-
999998.pdf 



En 2024, devant la perspective imminente d’un nouveau projet ou d’une nouvelle proposition 

de loi, la position de la Fédération Protestante de France (FPF) [19] se distingue de celle qui 

est exposée ci-dessus par l’EPU : 

« Au regard à la fois de l’insuffisance de l’offre en soins palliatifs et de la relative 

méconnaissance de la loi Claeys-Leonetti, et donc de sa faible application, le document estime 

inopportun de faire évoluer aujourd’hui le cadre législatif de l’accompagnement de la fin de 

vie. » 

Dans ce dernier texte, la FPF note toutefois une dissonance interne sur ce sujet en faisant état 

de « différentes sensibilités théologiques qui existent au sein de la Fédération protestante de 

France. Si ces dernières opposent parfois les protestants luthéro-réformés et les protestants 

évangéliques, force est de reconnaître que ces différences traversent aussi les luthéro-réformés 

et les évangéliques eux-mêmes. » Ainsi, « pour les uns, les appréhensions liées à la vieillesse, 

la peur de connaître une situation de dépendance, de perdre la maîtrise de leur vie sont 

insupportables et font qu’ils sont d’avis que le choix du suicide assisté ou de l’euthanasie 

relève de la liberté et de l’autonomie de chaque personne qui fait son choix en toute lucidité et 

responsabilité. » Cependant, « pour les autres, réfractaires à un changement de la loi, la 

légalisation de l’assistance au suicide impliquerait la transgression de l’interdit biblique et 

social structurant « tu ne tueras pas » et contredirait le principe de la dignité intrinsèque et 

inviolable de toute personne humaine. Pour ces personnes une éthique de la vulnérabilité est 

essentielle à la vie aujourd’hui dans la société française. L’interdit du meurtre ne peut être 

réduit à une contrainte négative, il est à comprendre comme un commandement positif qui 

énonce l’impératif de prendre soin les uns des autres afin de s’entraider à vivre. » 

Face à la proposition de loi Falorni [20], la FPF rejoint les autres principales religions dans la 

déclaration de la Conférence des responsables de culte en France (CRCF) – catholique, 

protestant, orthodoxe, juif, musulman et bouddhiste- le 15 mai 2025 intitulée « Fin de vie : les 

dangers d’une rupture anthropologique ». Elle est sans ambiguïté : « L’intégration de l’aide à 

mourir dans le Code de la santé publique constitue un dévoiement de la médecine. Elle heurte 

frontalement le serment d’Hippocrate et le principe fondamental du soin, qui vise à soulager, 

sans jamais tuer. » [21] Les réticences des responsables religieux sont toutefois démenties par 

les enquêtes d’opinions auprès des fidèles catholiques [22] et protestants [23], bien que la 

validité des sondages ait pu faire l’objet de débats [24]. 

Certains pays concernés sont historiquement à dominante catholique (Belgique, Espagne, 

Luxembourg, Portugal, Autriche, bientôt la France) ou de tradition protestante (Pays-Bas, 

Suisse, Australie, Nouvelle-Zélande) ; la séparation de la religion et de l’État y est revendiquée. 

Ils ont choisi de légiférer en privilégiant l’autonomie individuelle et la laïcité des lois. 

La prééminence du christianisme est prégnante parmi les religions des pays qui se sont 

fortement développés grâce à l’économie de marché : USA, Pays-Bas, Belgique, 

Luxembourg, Australie, Nouvelle-Zélande… Dans cette configuration économique, donc 

idéologique, le looser est logiquement destiné à disparaitre, réellement encore davantage que 

symboliquement. Tout frein à la performance économique, à l’utilité, à la validité, à la 

puissance, doit être levé. A l’individu d’intérioriser l’impératif en sachant s’effacer quand il 

est concerné. En cela, les divers types de sociétés productivistes et consuméristes ne sont pas 

fondamentalement différents.  



Des raisons théologiques pourraient toutefois être à l’œuvre dans la promotion actuelle de 

l’AMM. En prônant sans ambigüité le dualisme esprit-corps, les religions chrétiennes, comme 

d’autres, peuvent entretenir l’idée que l’on peut se débarrasser de son corps devenu 

encombrant, dépendant, en conservant son âme. Ainsi, le monisme qui fait du corps et de 

l’esprit une seule et même entité, qui affirme l’indivisibilité de l’être, est-il toujours au défi 

philosophique dualiste. Si peu qu’une telle conception rencontre la société de consommation, 

ce corps qui trahit pourrait être délaissé, car il est devenu inutile, désagréable, pis un fardeau 

pour les proches et coûteux pour la société. 

Une autre piste serait la déchristianisation croissante de la société au profit de 

l’individualisme triomphant.  

Enfin, un trait d’union refait surface, souvent évoqué pour le désaveu de deux « évolutions 

sociétales » par les religions monothéistes : celui de l’interruption volontaire de grossesse et 

de l’euthanasie. Shane Clinton propose de dépasser cette confusion par le haut : il s’agira 

d’œuvrer à la construction d'une société qui permette aux personnes présentant divers 

handicaps d'exister et de s'épanouir, et qui aide les femmes enceintes, les personnes atteintes 

de maladies incapacitantes et incurables, ainsi que les responsables politiques et les acteurs 

sociaux à faire des choix éclairés [25]. 

Le paradoxe politique : la gauche pour et la droite contre  

De manière générale, ce sont généralement les mouvements politiques classés « à gauche », 

« travaillistes » [26] au Royaume-Uni ou « démocrates » aux USA [27], qui sont davantage 

favorables à une évolution de la loi vers une nouvelle législation alors que ceux qui sont 

catalogués à droite ou à l’extrême droite de l’échiquier politique se montrent plus réticents 

voire opposés. En France, il convient d’adjoindre les écologistes et le centre à la gauche dans 

ce domaine. Les résultats du vote de la proposition de loi dite Falorni le 27 mai 2025 à 

l’Assemblé nationale laissent peu de part au doute 5. Des personnes se réclamant de la gauche 

font pourtant valoir que la proposition de loi est plutôt un stigmate de la société capitaliste 

tendue vers le productivisme et le consumérisme [28]. Isabelle Marin et Sara Piazza [29] nous 

indiquent que « Le refus d’accorder au sujet le temps incertain, imprévisible et nécessaire 

parfois pour mourir sonne alors, à la suite de la pensée de Roland Gori, comme « l’étape 

ultime du capitalisme » où le sujet, ne pouvant plus s’auto-exploiter, ne sert plus à rien. Les 

auteurs s’interrogent dans ces termes : « S’agit-il alors vraiment d’un progrès sociétal ou ne 

cherche-t-on pas à rassurer les citoyens pour pouvoir continuer une médecine qui ne réfléchit 

pas assez à ce qu’elle produit ? » Et concluent ainsi : « L’euthanasie serait l’autre face de 

l’obstination déraisonnable : une médecine technique soumise aux lois du capitalisme (car 

l’obstination déraisonnable a aussi pour fondements les pressions des groupes 

pharmaceutiques et de l’industrie). » 

La gauche étant censée défendre les faibles, les dominés, les exploités, il est surprenant de lui 

entendre clamer des thèmes que l’on attribue classiquement à la droite : liberté et 

détermination individuelles. La sensibilité aux inégalités sociales, les liens idéologiques entre 

les rapports socioéconomiques et les attentes des citoyens semblent les oubliés du moment. 

 
5 La grande majorité des 305 voix favorables à la proposition de loi sont venues de la gauche et du centre, 
tandis que la droite et l'extrême droite ont été surreprésentées parmi les 199 votes contre le texte. 
Source : France Info 



De leur côté, la droite et l’extrême droite demeurent en grande partie influencées par des 

attaches confessionnelles qui peuvent par exemple se traduire par la défense de l’école libre 

ou des réticences devant l’IVG. Une levée de bouclier contre l’intégrisme islamique, surtout 

au chapitre moral, pourrait être à l’œuvre. Enfin, un certain conservatisme social et sociétal 

pourra compléter le tableau supposé des sentiments à droite. 

Le paradoxe psychologique : l’ambivalence à l’œuvre 

Les professionnels et les bénévoles qui accompagnent des personnes en fin de vie et leur 

entourage peuvent témoigner de l’ambivalence fréquente des proches dans cette situation. 

Sont souhaitées simultanément la prolongation de la vie et sa terminaison ; de manière 

triviale, un inavouable ou avoué : « je veux qu’il vive et je veux qu’il meure ». Ce conflit 

intrapsychique, intrapersonnel ou même interpersonnel peut aboutir à des incompréhensions 

entre soignants et familles : savons-nous vraiment « où en est la famille ou tel membre de 

celle-ci ? » par rapport à la situation du patient ? Ne sommes-nous pas surpris, tout 

professionnels expérimentés que nous soyons, par le décalage entre le discours et les 

convictions intimes chez les proches ? 

Un discours pessimiste 

Parallèlement se développe un discours pessimiste quant aux possibilités de nos pays dits 

développés pour affronter les immenses défis liés au vieillissement des populations. Une 

période de la vie qui est heureusement devenue très majoritairement celle de la fin de la vie. 

Des perspectives peu enthousiasmantes s’offrent à nous, plus ou moins certaines et 

d’amplitude inconnue : réchauffement planétaire, dérèglements climatiques, pollutions multi-

domaines, tensions sur les énergies, injustices sociales croissantes, chute de la natalité, 

migrations massives en provenance des pays pauvres, guerres nécessitant un réarmement 

imprévu, etc. Au point de douter de nos capacités à honorer économiquement la dignité des 

personnes vulnérables, dignité pourtant présentée philosophiquement comme intangible, 

ontologique, immanente. Quand on consulte le coût de la dernière année de vie pour la 

collectivité 6, on comprend mieux ce facteur de tentation de légiférer [30].  

Conclusion 

Un sauve-qui-peut mortifère individuel et collectif apparait comme une solution d’avenir à la 

faveur d’une perte d’autonomie tributaire de la subjectivité individuelle et de la pression 

normative censée définir la dignité.  Le christianisme, religion dominante dans les pays qui 

légifèrent, est-il une variable indépendante de ces évolutions ? Ou bien un lien avec le 

dualisme âme-corps est-il pertinent ? L’opposition des responsables religieux aux nouvelles 

législations ne semble pas emporter l’assentiment de l’ensemble des fidèles, loin de là. Mourir 

dans une dignité redéfinie en termes d’autonomie et de liberté sera-t-il impossible sans 

programmer et provoquer la mort ? Notre société sera-t-elle capable de dépasser ses frayeurs, 

d’affronter l’adversité et de se doter des possibilités de l’accompagnement le plus optimal 

possible pour éviter de briser le tabou trimillénaire du respect de la vie ? Seules des 

recherches sociologiques ciblées et surtout l’avenir nous le diront au prorata de la 

mobilisation pour y parvenir. 

 
6 De l’ordre de 10% des frais de l’Assurance Maladie. Sources diverses. 



 

Références : 

1. Adina Blady Szwajger, I Remember Nothing More:  The Warsaw Children’s Hospital 

and the Jewish Resistance. HarperCollins Publishers Ltd.  Consulté le 18 août 2025 : 

https://tinyurl.com/mwyk89hn 

2. Nadine Bernard, « Voyage en terres gérontocides : l’élimination des vieillards comme 

remède à la vieillesse ? », Cahiers des études anciennes [En ligne], LV | 2018, mis en 

ligne le 06 mai 2018. Consulté le 18 août 2025 : https://lnkd.in/dZhuAkHb 

3. Oregon's Death with Dignity Act. Consulté le 18 août 2025 : 

https://www.oregon.gov/oha/PH/PROVIDERPARTNERRESOURCES/EVALUATIO

NRESEARCH/DEATHWITHDIGNITYACT/Pages/index.aspx 

4. Elaina Plott Calabro. Canada is killing itself. The Atlantic. Consulté le 18 août 2025 : 

https://www.theatlantic.com/magazine/archive/2025/09/canada-euthanasia-demand-

maid-policy/683562/ 

5. Dorman JD, Raffin Bouchal DS, Wasylenko E, Sinclair S. The Discourse of Medical 

Assistance in Dying and Its Relationship With Hospice Palliative Care in Canada: An 

Integrative Literature Review. J Adv Nurs. 2025 May 15. doi: 10.1111/jan.17025. 

6. Oregon's Death with Dignity Act. Report 2024. Consulté le 18 août 2025 : 

https://www.oregon.gov/oha/PH/PROVIDERPARTNERRESOURCES/EVALUATIO

NRESEARCH/DEATHWITHDIGNITYACT/Documents/year27.pdf 

7. La Déclaration universelle des droits de l'homme. Nations Unies. Consulté le 18 août 

2025 : https://www.un.org/fr/universal-declaration-human-rights/index.html 

8. Louise Perry. The Perverse Economics of Assisted Suicide. GUEST ESSAY. The New 

York Time. 22 Juillet 2025. Consulté le 18 août 2025 : 

https://www.nytimes.com/2025/07/22/opinion/assisted-suicide-economics.html 

9. Rosa Hartmut. Accélération : Une critique sociale du temps. Ed. La Découverte. 2013. 

10. Michel Billé. Discours au congrès 2024 de la SFAP. 

11. Jankélévitch, Vladimir. La mort (p. 459). Flammarion. Édition du Kindle. 

12. Rockoff MA, Van Cleve W, Van Norman GA. Anesthesiologists and Capital 

Punishment. Anesthesiol Clin. 2024 Dec;42(4):715-732. doi: 

10.1016/j.anclin.2024.02.007.  

13. Curfman GD, Morrissey S, Drazen JM. Physicians and execution. N Engl J Med. 2008 

Jan 24;358(4):403-4. doi: 10.1056/NEJMe0800032.  

14. Rockoff MA, Van Cleve W, Van Norman GA. Anesthesiologists and Capital 

Punishment. Anesthesiol Clin. 2024 Dec;42(4):715-732. doi: 

10.1016/j.anclin.2024.02.007.  

15. Editors T. The Death Penalty Must Be Abolished: Whether using nitrogen gas, lethal 

injection or any other means, the death penalty is state-sanctioned human 

experimentation. Sci Am. 2024 Apr 1;330(4):66. doi: 10.1038/scientificamerican0424-

66.  

16. Pradines B. Peine de mort et anesthésie générale. In Cahier Médical, La chronique 

d'Amnesty International, 13, III IV, 1987. 

17.  Gupta V, Goel A, Bhoi S. Opposing the death penalty. Lancet. 2007 Mar 

24;369(9566):991. doi: 10.1016/S0140-6736(07)60491-7.  

https://tinyurl.com/mwyk89hn
https://lnkd.in/dZhuAkHb
https://www.oregon.gov/oha/PH/PROVIDERPARTNERRESOURCES/EVALUATIONRESEARCH/DEATHWITHDIGNITYACT/Pages/index.aspx
https://www.oregon.gov/oha/PH/PROVIDERPARTNERRESOURCES/EVALUATIONRESEARCH/DEATHWITHDIGNITYACT/Pages/index.aspx
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/2025/09/canada-euthanasia-demand-maid-policy/683562/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/2025/09/canada-euthanasia-demand-maid-policy/683562/
https://www.oregon.gov/oha/PH/PROVIDERPARTNERRESOURCES/EVALUATIONRESEARCH/DEATHWITHDIGNITYACT/Documents/year27.pdf
https://www.oregon.gov/oha/PH/PROVIDERPARTNERRESOURCES/EVALUATIONRESEARCH/DEATHWITHDIGNITYACT/Documents/year27.pdf
https://www.un.org/fr/universal-declaration-human-rights/index.html
https://www.nytimes.com/2025/07/22/opinion/assisted-suicide-economics.html


18. Communiqué de presse de la Conférence des Evêques de France le 27 mai 2025. 

Consulté le 18 août 2025 : https://eglise.catholique.fr/espace-presse/communiques-de-

presse/564181-fin-de-vie-reaction-de-la-cef-aux-votes-a-lassemblee-nationale-de-ce-

mardi-27-mai-2025/ 

19. Fédération Protestante de France. Projet de loi légalisant une aide à mourir. 

Contribution de la FPF (22 mai 2024). Consulté le 18 août 2025 : 

https://www.protestants.org/wp-content/uploads/2024/05/Projet-de-loi-aide-a-

mourir_V2-3.pdf 

20. Proposition de loi relative à la fin de vie, n° 1100, déposée le mardi 11 mars 2025. 

Consulté le 18 août 2025 :  https://www.assemblee-

nationale.fr/dyn/17/textes/l17b1100_proposition-loi 

21. Fin de vie : les dangers d’une rupture anthropologique. Tribune de la Conférence des 

responsables de culte en France (CRCF) sur la fin de vie. Consulté le 18 août 2025 : 

https://catholiques17.fr/fin-de-vie-les-dangers-dune-rupture-anthropologique/ 

22. Qui doit décider de la fin de vie ? Réforme. Consulté le 18 août 2025 :  

https://www.reforme.net/opinions/qui-doit-decider-de-la-fin-de-vie/ 

23. Cathy Gerig. Une enquête Ifop sonde les mutations des protestants français. 23 janvier 

2025. Réforme. Consulté le 18 août 2025 : https://www.reforme.net/religion/une-

enquete-ifop-explore-les-mutations-des-protestants-francais/ 

24. Antoine d’Abbundo. La Croix. 11 novembre 2022. Fin de vie : du bon usage des 

sondages. Consulté le 18 août 2025 : https://www.la-croix.com/Sciences-et-

ethique/Fin-vie-bon-usage-sondages-2022-11-11-1201241661 

25. Clifton S. Disability and the Complexity of Choice in the Ethics of Abortion and 

Voluntary Euthanasia. J Med Philos. 2021 Jul 22;46(4):431-450. doi: 

10.1093/jmp/jhab008. 

26. Burki T. UK House of Commons passes assisted dying bill. Lancet Oncol. 2025 Jun 

26:S1470-2045(25)00405-X. doi: 10.1016/S1470-2045(25)00405-X. 

27. Beyond Politics: The Growing Consensus on Medical Aid in Dying. 29 mars 2024. 

Consulté le 18 août 2025 : https://compassionandchoices.org/news/beyond-politics-

the-growing-consensus-on-medical-aid-in-dying/ 

28. Jusqu’au bout solidaires (JABS). Consulté le 18 août 2025 : https://collectif-

jabs.fr/manifesto.html 

29.  Euthanasie : un progrès social ? Isabelle Marin et Sara Piazza. Editions Feedback, 

Format Kindle, 2023 

30. Davis MA, Nallamothu BK, Banerjee M, Bynum JP. Identification Of Four Unique 

Spending Patterns Among Older Adults In The Last Year Of Life Challenges Standard 

Assumptions. Health Aff (Millwood). 2016 Jul 1;35(7):1316-23. doi: 

10.1377/hlthaff.2015.1419. 

 

 

https://eglise.catholique.fr/espace-presse/communiques-de-presse/564181-fin-de-vie-reaction-de-la-cef-aux-votes-a-lassemblee-nationale-de-ce-mardi-27-mai-2025/
https://eglise.catholique.fr/espace-presse/communiques-de-presse/564181-fin-de-vie-reaction-de-la-cef-aux-votes-a-lassemblee-nationale-de-ce-mardi-27-mai-2025/
https://eglise.catholique.fr/espace-presse/communiques-de-presse/564181-fin-de-vie-reaction-de-la-cef-aux-votes-a-lassemblee-nationale-de-ce-mardi-27-mai-2025/
https://www.protestants.org/wp-content/uploads/2024/05/Projet-de-loi-aide-a-mourir_V2-3.pdf
https://www.protestants.org/wp-content/uploads/2024/05/Projet-de-loi-aide-a-mourir_V2-3.pdf
https://www.assemblee-nationale.fr/dyn/17/textes/l17b1100_proposition-loi
https://www.assemblee-nationale.fr/dyn/17/textes/l17b1100_proposition-loi
https://catholiques17.fr/fin-de-vie-les-dangers-dune-rupture-anthropologique/
https://www.reforme.net/opinions/qui-doit-decider-de-la-fin-de-vie/
https://www.reforme.net/auteur/cathy-gerig/
https://www.reforme.net/religion/une-enquete-ifop-explore-les-mutations-des-protestants-francais/
https://www.reforme.net/religion/une-enquete-ifop-explore-les-mutations-des-protestants-francais/
https://www.la-croix.com/Sciences-et-ethique/Fin-vie-bon-usage-sondages-2022-11-11-1201241661
https://www.la-croix.com/Sciences-et-ethique/Fin-vie-bon-usage-sondages-2022-11-11-1201241661
https://compassionandchoices.org/news/beyond-politics-the-growing-consensus-on-medical-aid-in-dying/
https://compassionandchoices.org/news/beyond-politics-the-growing-consensus-on-medical-aid-in-dying/
https://collectif-jabs.fr/manifesto.html
https://collectif-jabs.fr/manifesto.html

